
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Réconciliation 
 
 

Confession 
 
 

Relecture ignatienne  
en trois étapes 

 
 

 
Textes à choix 

 
 
 
 
 
 

4e Table du Partage, Chêne, mardi 17 février 2026 
 



Matthieu 5, 23-24 
 
Si donc, au moment de présenter ton offrande devant l’autel, tu 
te souviens que ton frère a quelque chose contre toi, laisse là ton 
offrande devant l’autel, et va d’abord te réconcilier avec ton frère 
; puis tu reviendras présenter ton offrande. 
 
 
Luc 18, 9-14 
 
Jésus dit cette parabole, à l'intention de certaines personnes qui 
étaient convaincues d'être justes et qui méprisaient les autres : 
« Deux hommes montèrent au temple pour prier ; l'un était un 
pharisien, l'autre un collecteur d’impôts. Le pharisien, debout, 
faisait cette prière en lui-même : ‘O Dieu, je te remercie de ce 
que je ne suis pas comme les autres hommes, qui sont voleurs, 
injustes, adultères, ou même comme ce collecteur d’impôts. Je 
jeûne deux fois par semaine et je donne la dîme de tous mes 
revenus.’ Le collecteur d’impôts, lui, se tenait à distance et n'osait 
même pas lever les yeux au ciel, mais il se frappait la poitrine en 
disant : ‘O Dieu, aie pitié de moi, qui suis un pécheur.’ Je vous le 
dis, lorsque ce dernier descendit chez lui, il était considéré 
comme juste, mais pas le pharisien. En effet, toute personne qui 
s'élève sera abaissée, et celle qui s'abaisse sera élevée. » 
 
 
Jean 20, 19-23 
 
Le soir de ce jour, qui était le premier de la semaine, les portes 
du lieu où se trouvaient les disciples étant fermées, à cause de 
la crainte qu'ils avaient des Juifs, Jésus vint, se présenta au 
milieu d'eux, et leur dit : La paix soit avec vous ! Et quand il eut 
dit cela, il leur montra ses mains et son côté. Les disciples furent 
dans la joie en voyant le Seigneur. Jésus leur dit de nouveau : 
La paix soit avec vous ! Comme le Père m'a envoyé, moi aussi 
je vous envoie. 
Après ces paroles, il souffla sur eux, et leur dit : Recevez le Saint 
Esprit. Ceux à qui vous pardonnerez les péchés, ils leur seront 
pardonnés ; et ceux à qui vous les retiendrez, ils leur seront 
retenus. 



L’« attitude de confession » selon Adrienne von Speyr 

 

Il existe, dans l’expérience chrétienne, une manière particulière 

d’être devant Dieu : Adrienne von Speyr l’appelle l’« attitude de 

confession ». Ce n’est pas d’abord un acte ponctuel, ni un simple 

moment sacramentel, mais une disposition intérieure, un 

souffle qui traverse la vie entière. 

Adrienne décrit cette attitude comme une disponibilité 

habituelle à s’ouvrir sans réserve là où cette ouverture a un 

sens et répond à une exigence. L’homme ne vient pas exposer 

son âme par exhibition, ni par besoin psychologique : il s’agit 

plutôt d’une transparence devant Dieu, d’un consentement à la 

vérité, d’un renoncement au mensonge et au faux-semblant. En 

ce sens, le contraire de cette attitude n’est pas seulement le 

péché en général, mais le mensonge, ce refus de laisser la 

lumière toucher les zones obscures de l’existence. 

Cette ouverture n’est jamais à sens unique. Adrienne souligne 

que dans les relations d’amour, la transparence réciproque 

n’est pas une fin en soi, mais un acte par lequel chacun s’offre 

avec ce qui lui est propre. Il en va de même dans la 

confession : ce n’est pas seulement l’homme qui se dénude 

devant Dieu, mais Dieu qui se donne à l’homme, dans une 

lumière respectueuse et créatrice. 

Au cœur de cette attitude se trouve un mystère trinitaire. Pour 

Adrienne, le modèle de toute confession humaine se trouve dans 

l’attitude de confession du Fils devant le Père. Le Fils est 

limpide devant Celui qui l’aime ; il ne retient rien, il ne s’approprie 

rien : « tout ce qui est à moi est à toi ». Ainsi, lorsque l’homme 

confesse, il entre — humblement, pauvrement — dans la 

manière d’être du Fils. Confesser, c’est participer à la vie filiale 

du Christ, c’est laisser le Père nous regarder avec la même 

tendresse qu’Il porte au Fils. 

 



 

Cette manière d’être n’est pas seulement théologique : elle a 

aussi une dimension existentielle. Adrienne raconte un jour : 

lorsqu’on lui dit que le confessionnal était réservé aux pécheurs, 

elle comprit immédiatement que c’était précisément pour elle, 

et que ce banc avait été fabriqué pour elle. Il y a là une attitude 

profondément chrétienne : reconnaître que la miséricorde de 

Dieu n’est pas une abstraction, mais un lieu concret qui 

m’attend, personnellement. 

Adopter l’« attitude de confession » signifie donc apprendre à 

vivre dans la vérité sans crainte ; à ne plus cacher ce qui 

blesse, mais à l’exposer à Celui qui guérit ; à jouer cartes sur 

table avec Dieu, non par contrainte, mais par amour. C’est 

finalement laisser le Christ confesser en nous, comme Il 

confesse devant le Père. 

Dans un monde où l’on préfère dissimuler, se justifier, contrôler, 

l’attitude de confession devient un chemin de liberté. Elle libère 

de l’illusion de se sauver soi-même, de l’obligation de paraître, 

de l’inquiétude de devoir créer sa propre lumière. Elle rend à 

l’homme son statut de fils, pauvre mais accueilli, pécheur mais 

aimé, fragile mais transparent. 

Ainsi, la confession n’est plus seulement un rite, mais un style 
d’existence, une manière d’habiter le quotidien en vérité : laisser 
Dieu voir, laisser Dieu prendre, laisser Dieu aimer. Et dans cette 
ouverture, parfois douloureuse mais toujours féconde, le cœur 
humain découvre qu’il n’a jamais été plus protégé qu’au moment 
où il s’expose ; jamais plus aimé qu’au moment où il avoue sa 
pauvreté. 

  



Relecture dans l’esprit d’Ignace de Loyola 

 

1-Merci 

 

Quels sont les moments de joie, de paix dans ma 

journée ? Les occasions de m’émerveiller qui m’ont 

été données ?  

Il ne s’agit pas forcément de choses 

impressionnantes, cela peut être simplement le chant 

des oiseaux le matin, un trajet sans encombre, le 

sourire d’un passant dans la rue, la satisfaction 

d’avoir rendu un dossier dans les temps… 

Quelles sont les marques (même toutes petites, 

même toutes simples) d’affection, d’attention que 

j’ai reçues ou que j’ai données ?  

Quels sont les gestes ou paroles d’encouragement, 

de réconfort, d’apaisement dont j’ai été l’objet ou 

que j’ai pu offrir ? 

 

Je remercie Dieu pour chacun d’eux. Je prends 

conscience qu’il s’agissait d’autant de signes de 

Dieu, de son amour pour moi.  

Je lui rends grâce aussi quand j’ai pu, grâce à son 

Esprit, être un instrument de son amour envers ceux 

que j’ai croisés.  

Je prends conscience de tout ce que j’ai pu vivre 

avec lui, en lui aujourd’hui et je prends le temps de 

lui dire toute ma gratitude avec mes mots, à ma 

façon.  



2-Pardon 

 

Quels sont les moments de la journée où je me suis 

écarté de Dieu : des moments où j’ai pu douter, où 

je me suis laissé emporter par de mauvaises 

pensées, où j’ai été dans le jugement … ? 

Quelles sont les situations où je me suis détourné 

des autres, où j’ai préféré détourner le regard 

plutôt que de tendre la main, où j’ai attisé les 

divisions plutôt que d’apaiser une situation …  

 

Je confie chacune de ces situations à la 

miséricorde de Dieu. Je lui demande humblement 

pardon pour le mal fait ou le bien que je n’ai pas su 

ou pas voulu faire aujourd’hui. 

Je prends conscience que cela m’a éloigné de lui, 

de la joie dans laquelle il veut me faire vivre. Je 

m’ouvre à sa miséricorde infinie. 
 
  



3-S’il te plait 

 

Je pose un regard vrai sur mes faiblesses et je 

demande à Dieu de venir me fortifier, me faire 

grandir. Je peux confier à Dieu une résolution que 

j’aimerais prendre ou une chose que j’aimerais 

travailler, une vertu que j’aimerais cultiver chez moi 

et un petit effort concret que j’ai envie de faire 

demain dans ce sens. 

 

Je peux aussi lui confier des situations délicates, 

des soucis qui restent présents à la fin de cette 

journée.  

Je lui demande son Esprit afin de me guider, de 

m’aider à prendre les bonnes décisions, à agir selon 

sa volonté. 

 

 
 

Je peux terminer ce temps de méditation 
avec une prière ou un psaume. 

 
 
 
 
 
 

 



Mieux se confesser, mode d’emploi 
(tiré du site de l’archidiocèse de Lyon) 

 
 
S’accueillir mutuellement  
L’enjeu de ce temps d’accueil mutuel est de se situer ensemble, 
en Église, devant Dieu. Je peux dire, par exemple : « Père, 
bénissez-moi parce que j’ai péché » puis faire ensuite le signe 
de la croix. Je peux ensuite choisir de commencer par la prière 
du « Je confesse à Dieu » qui exprime la dimension ecclésiale 
de la démarche.  
 
Écouter la Parole de Dieu  
Il s’agit de prendre le temps de se mettre à l’écoute de la Bonne 
Nouvelle de Dieu qui aime et pardonne et, par là, invite à la 
conversion. C’est l’accueil de la Parole de Dieu qui me donne de 
reconnaître l’amour de Dieu dans ma vie et de nommer mon 
péché. Le péché n’est pas une faute morale ; il est le refus de se 
laisser aimer et d’aimer. 
 
Confesser l’amour de Dieu en même temps que son péché 
Après avoir reconnu et confessé l’amour de Dieu pour moi, 
aujourd’hui, et à la lumière de la Parole, je reconnais et exprime 
mes péchés et ce que je veux changer dans ma vie pour vaincre 
les obstacles à la vraie rencontre de Dieu et des autres. 
Le prêtre me propose un signe de conversion et de pénitence. 
En le faisant mien, j’exprime ma volonté de m’ouvrir davantage 
à Dieu et aux autres. Ce peut être une prière, un geste de 
partage, un effort pour sortir de moi-même… 
 
Accueillir le pardon de Dieu pour en être témoin 
Après le temps du dialogue je me tourne avec le prêtre vers Dieu. 
Je peux exprimer ma prière personnelle ou l’acte de contrition. 

Où se confesser ce Carême ? 
-le 1er mars de 9h30 à 10h30 à Choulex (avant la messe de 11h) 
-le 3 mars à 18h30 à St-Joseph, célébration pénitentielle « Relecture de vie » (pas de 
 confessions individuelles) 
-le 5 mars dès 19h à Puplinge dans le cadre de la Soirée mariale 
-le 23 mars de 18h30à 19h30 à St-Pierre de Thônex dans le cadre de « Viens et Vois ». 
-le 24 mars à 18h à Ste-Thérèse (Champel), célébration pénitentielle avec confessions 
Et tous les jours dès 17h30 à la Basilique Notre-Dame (et ce, en tout temps !). 


